

№ 3 (36), март 2018 г.

# Приходской листок храма преподобного Агапита Печерского

при Центральной клинической больнице восстановительного лечения поселка Голубое

Московская епархия Русской Православной Церкви, Солнечногорское благочиние

# Бесценный дар Свято-Троицкой Сергиевой Лавры

Наш храм основан более 25 лет назад стараниями монахов Свято-Троицкой Сергиевой Лавры и протоиерея Бориса Балашова, клинского блаотоннирого Московской Первые икоепархии. ны, престол, жертвенник и церковная утварь были переданы нашему храму наместником Лавры архиепископом (тогда архимандритом) Сергиево-Посалским Феогностом.

С момента основания храма насельники Лавры регулярно проходят лечение в стенах нашей больницы. Все это время молитвенная связь между больничным храмом и Свято-Троицкой Сергиевой Лаврой не ослабевала.

Многие больные с ограниченными возможностями, проходящие лечение в стенах больницы, не имеют возможности поехать в Свято-Троицкую Сергиеву Лавру и помолиться у мощей «печальника земли Русской». Для того чтобы духовно поддержать сотрудников и пациентов больницы, прихожан больничноархиепископ храма, Феогност накануне Ве-

ликого поста передал в дар храму икону с частицей святых мощей великого Божьего угодника преподобного Сергия Радонежского. Теперь сотрудники



и пациенты больницы могут помолиться перед образом преподобного Сергия и приложиться к его святым мощам.

# 

Накануне праздника Сретения Господня в больничный храм была принесена частица мощей святого Спиридона Тримифунтского. Святыня пребывала в нашем храме в течение двух дней. Перед ковчегом с частицей мощей святителя был отслужен молебен





с акафистом. Верующие смогли помолиться у частицы мощей и приложиться к ней, попросить у святого Спиридона помощи в своих нуждах и ходатайства о спасении.

Святителю отче Спиридоне, моли Бога о нас!

# Собрание духовенства Солнечногорского благочиния



13 февраля в Алексеевском храме деревни Середниково состоялось собрание духовенства Солнечногорского благочиния, которое возглавил благочинный протоиерей Антоний Тирков. На собрании до сведения духовенства были доведены циркуляры митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия, были рассмотрены вопросы, касающиеся ежегодной финансовой отчетности, Благотворительного фонда Московской епархии по восстановлению порушенных святынь, восстановления Никольского храма поселка Большевик Серпуховского благочиния и ряд

других вопросов, касающихся деятельности благочиния. По окончании собрания в рамках пастырского семинара был заслушан доклад настоятеля Патриаршего Подворья при штабе ВДВ в Сокольниках храма Благовещения Пресвятой Богородицы, кавалера ордена Славы протоиерея Михаила Васильева на тему: «Пастырские усилия по борьбе с грехом в современном обществе».



Восстанавливаемый храм святителя Николая Чудотворца на погосте Березня находится в поселке Большевик в Серпуховском районе Московской области

# Почитание мощей святых угодников Божиих

Основанием для христианского почитания мощей является Боговоплощение. Восприняв в Боговоплощении человеческую природу во всей полноте, Господь тем самым утвердил на веки достоинство человеческой телесности. Для христиан тело не темница и не случайное одеяние души, а один из уровней человеческой личности, связь с которым личность таинственно сохраняет и после смерти. По учению Священного Писания, можно прославлять Бога не только духом, но и в телах (см.: 1Кор. 6, 20). Само тело может стать храмом Святого Духа (см.: 1Кор. 6, 19), и оно не перестает быть таковым и после смерти. Отсюда в Церкви особое уважение и благоговейное отношение к останкам святых угодников. Это уважение выражается:

- в благоговейном собирании и хранении мощей;
- в торжественном открытии и перенесении их;
- в установлении особых празднеств в честь обретения их и перенесения;
- в строительстве над мощами храмов и других культовых сооружений (часовен, монастырей);
- в обычае возлагать в основание церковных престолов и в антиминсы частицы мощей святых.

Греческий и латинский аналоги славянского слова мощи (греч. τὰ λείψανα от λείπω – оставлять; лат. reliquiae от relinquo – оставлять) имеют более широкое значение и могут также обозначать то, что осталось после святых (одежду, личные вещи), – все, что так или иначе соприкасалось со святым во время его земной жизни.

Основание для почитания мощей святых содержится уже в Ветхом Завете: известен случай оживле-

ния мертвеца после того, как к нему прикоснулись кости пророка Елисея (см.: 4Цар. 13, 21). Также можно упомянуть и чудо, совершенное пророком Елисеем посредством милоти (верхней одежды) пророка Илии (см.: 4Цар. 2, 8). В Новом Завете рассказывается об использовании платков и опоясаний с тела апостола Павла для исцеления болезней и изгнания злых духов (см.: Деян. 19, 12).

Практика почитания мощей является очень древней. Одно из наиболее древних и достоверных свидетельств такого почитания — описание мученической кончины святого Поликарпа Смирнского, составленное в Смирнской Церкви около 157 г. Смирнские христиане, после того как их епископ был сожжен на костре, с благоговением собрали его останки.

Говоря о почитании мощей, необходимо коснуться темы их нетления, поскольку с этим

феноменом связан ряд заблуждений. Нетление мощей само по себе не есть основание для канонизации, равно как и отсутствие нетленности никогда не рассматривалось как препятствие к этому. Основанием для канонизации является святость жизни или мученическая кончина святого, а также народное почитание подвижника и чудеса, совершенные по его молитвам. Нетление всегда рассматривалось как одно из знамений Божиих о святости того или иного угодника, однако церковные Соборы (например, Московский собор 1667 г.) не раз запрещали признавать святыми по одному только признаку нетления.

Преподобный Иоанн Дамаскин говорил о почитании святых мощей следующим образом: «Владыка Христос дал нам спасительные источники: мощи святых, многообразно изливающие благодеяния, источающие миро благовония... По закону всякий, прикасающийся к мертвецу, становится нечистым (см.: Чис. 19, 11); но они не мертвецы. Ибо с тех пор как Тот, Кто есть сама жизнь, Причина жизни, в мертвецех вменяшеся, мы не называем мертвыми усопших в надежде на воскресение и с верою в Него... Через них демоны отгоняются, немощные врачуются, слепые прозревают, прокаженные очищаются, искушения и скорби прекращаются, всякое даяние доброе и всякий дар совершенный нисходит свыше, от Отца светов (Иак. 1, 17) через них для тех, кто просит с несомнительной верою...

Источник: протоиерей Давыденков О.В. Догматическое богословие. М.: Изд-во ПСТГУ, 2013.



Патриарх Кирилл у раки с мощами преподобного Сергия Радонежского в Троице-Сергиевой Лавре

#### Богослужения Великого поста

Братья и сестры! Приглашаем посетить особенные великопостные службы в больничном храме: Мариино стояние с прочтением Великого покаянного канона и жития преподобной Марии 21 марта в 16:00 и чтение Акафиста Пресвятой Богородицы 23 марта в 16:00.



# Похвала Пресвяной Богородицы (Суббота Акафиста)

В субботу пятой недели Великого поста Святая Церковь торжественно возглашает молебное пение акафиста, или благодарственной Похвалы Пресвятой Богородице (служится, обычно, в пятницу вечером).

Этот праздник установлен в IX веке в память о неоднократном избавлении Константинополя от нашествия врагов помощью и заступлением Пресвятой Богородицы.

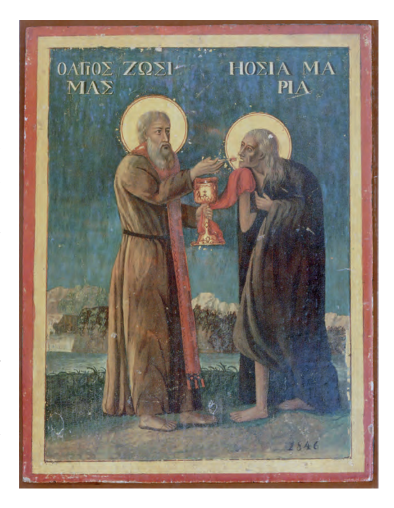
Сначала праздник акафиста совершался в Константинополе в том Влахернском храме, где хранились чудотворная икона Божией Матери и священные предметы земной Ее жизни — риза и пояс Ее. Но позднее праздник был внесен в типиконы (уставы) монастырей святого Саввы Студийского и потом в церковные богослужебные книги, и с того времени сделался общим для всей Восточной Церкви.

## **Мариино стояние**

Мари́ино стоя́ние — так называется утреня четверга пятой седмицы Великого поста (служится, обычно, в среду вечером). Это богослужение посвящено подвигу преподобной Марии Египетской — одной из самых необычных и удивительных святых, которая после греховной молодости 47 лет провела в пустыне в подвиге покаяния.

Родилась она в V веке в Египте. Рано уйдя из дома родителей, Мария стала блудницей и вела распутную жизнь, соблазняя многих мужчин и предаваясь разврату. Перемена в ее жизни наступила, когда она в группе паломников направилась в Иерусалим на праздник Воздвижения Креста Господня. Правда, оказалась она там не по благочестивым соображениям, а видя, сколько мужчин находятся одновременно на корабле и как многих можно соблазнить. В Иерусалиме она не смогла войти в храм — невидимая сила трижды оттолкнула ее.

В тот момент Мария вдруг ощутила всю глубину своей греховности и решила покончить с прежней жизнью. Она ушла в пустыню и до самой смерти непрестанно каялась в грехах и молилась Богу. Будучи неграмотной, Мария по внушению Святого Духа знала наизусть Священное Писание. Свою историю она рассказала старцу Зосиме, который, молясь в пустыне, встретился с ней...



# Слово в неделю пятую Великого поста

#### Святитель Лука (Войно-Ясенецкий)

Знаем мы из книги Бытия, что сотворил Бог человека по образу Своему и по подобию (Быт. 1, 26).

Знаем также, что создал его Господь Бог «из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душею живою» (Быт. 2, 7).

Итак, дух и душа человека имеют свое начало в Духе Божием и потому способны к общению с Ним. Это запомните.

Недавно, в день Благовещения Пресвятой Богородицы, слышали вы от нас, что после нашествия на Нее Пресвятого Духа пламенела Пресвятая Дева Мария Божественным огнем и не сгорала, подобно неопалимой купине, которую руков примера в пресвята подобно примера в пресвята подобно неопалимой купине, которую руков примера в пресвята подобно неопалимой купине, которую в пресвята примера в пресвята подобно неопалимой купине, которую в пресвята подобно неопалимой купине, которую в примера в пресвята подобно неопалимой купине, которую в пресвята подобно неопалимой в пресвятой в

торую видел великий Моисей в пустыне.

Это был величайший пример восприятия человеком Духа Святого. И освятил Святой Дух Ее человеческое естество превыше Ангелов и Архангелов, Серафимов и Херувимов.

Никто из других людей никогда не был в таком близком общении с Духом Божиим, как Пресвятая Дева Мария.

Но не только в этой исключительной форме нашествия огня Божественного возможно общение духа человеческого с Духом Божиим; оно, как правило, происходит иначе, в форме потрясающего воздействия Духа Божия на дух человеческий, как видим мы это в житиях святых и прежде всего в изумительном житии преподобной Марии Египетской, блаженной памяти которой посвящена пятая неделя Великого поста. О ее жизни, подобной жизни ангельской, вы уже много раз слышали от нас, пастырей ваших. Не буду утомлять вас повторением.

В неге и роскоши, жизнью, полной греха и разврата, жила в Египте эта блестящая молодая красавица, не помышляя о глубокой нечистоте своей. Но Всеведущему Богу было известно, как бездонна была глубина ее сердца и на какие подвиги общения с Духом Божиим была способна она.

И Он, не хотящий смерти грешника, остановил Марию на ее погибельном пути внезапным могущественным потрясением ее души.

Она вместе с толпой народа хотела войти в Иерусалимский храм в день Воздвижения Креста Господня, но дальше притвора ступить не могла, ибо какая-то неведомая сила отталкивала ее от двери храма, когда



пыталась она войти. Пред духовными очами Марии вдруг предстала отвратительная нечистота ее жизни в Египте; она содрогнулась всем существом своим и с пламенной молитвой обратилась к Пресвятой Богородице, икона которой висела над дверью храма.

Пресвятая Богородица удостоила ее ответа: «Ступай за Иордан, и там найдешь покой душе твоей».

Свободно вошла после этого Мария во храм и с пламенной любовью облобызала крест Спасителя своего – Господа Иисуса Христа.

Дальнейшая 47-летняя жизнь Марии в Заиорданской пустыне была сплошным рядом изумительных воздействий Духа Святого

на ее душу и тело.

Но невозможно в одной проповеди объять всю глубину ее непрестанного общения с Духом Божиим, которым достигла она уже во плоти, в этой земной жизни, великой близости, если даже не равенства с бесплотными силами небесными.

Скажу только, что прямые воздействия Духа Святого на душу человеческую в большей или меньшей степени испытывали не только великие святые, но часто переживаем их и мы, рядовые и даже слабые христиане. И нас, подобно Марии Египетской, останавливает Господь Бог на кривых и греховных путях нашей жизни весьма различными потрясениями души нашей.

Как часто, как неожиданно рушатся самовольно воздвигаемые нами по нашим собственным планам и желаниям здания жизни нашей, если строим мы их, руководствуясь страстями и похотями своими, а не по заповедям Спасителя нашего Иисуса Христа!

Как часто посылаемая Богом тяжкая болезнь заставляет нас остановиться в стремлении достигнуть высокого общественного положения, богатства или славы земной.

Будем же помнить, какие неоценимые духовные блага получила преподобная Мария Египетская после того, как остановил ее Христос Бог на ее погибельном пути.

Ко всему тяжкому и неожиданному, что приходится нам переживать, будем относиться с глубокой покорностью воле Божией, а не с греховным ропотом на Бога, спасающего нас. Аминь.

Традиция, догмат, обряд

# БОГОСЛУЖЕБНО-ИЕРАРХИЧЕСКИЕ НАГРАДЫ СВЯЩЕННИКОВ

Продолжаем рассказ о богослужебно-иерархических наградах пресвитеров (священников) на основе принятого в новой редакции 1 декабря 2017 года на заседании Архиерейского Собора Положения о наградах Русской Православной Церкви.

Награды Русской Православной Церкви — это форма поощрения духовенства и мирян во внимание к пастырскому служению, богословской, научной и административной деятельности, возрождению духовной жизни, восстановлению храмов, миссионерским, благотворительным, социальным, просветительским и иным трудам во славу Божию на благо Святой Церкви.

# Право служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Иже Херувимы...»

Награждение производится указом Святейшего Патриарха не ранее чем через пять лет после возведения в сан протоиерея (не ранее чем через десять лет после награждения правом ношения наперсного креста с украшениями для иеромонахов и священно-иноков).

# Право служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Отче наш...»

Награждение производится указом Святейшего

Патриарха не ранее чем через пять лет после награждения правом служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Иже Херувимы...»

# Право ношения митры (для протоиереев), Возведение в сан архимандрита (для монашествующих клириков)

Награждение производится указом Святейшего Патриарха за особые заслуги, но не ранее чем через пять лет после награждения правом служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Отче наш...». Продолжительность служения в сане пресвитера должна составлять не менее сорока лет. Срок может быть сокращен в связи с назначением настоятелем

кафедрального собора или наместником монастыря, священноархимандритом которого является епархиальный архиерей.

Правила ношения: во время богослужения (снимается в случаях, предусмотренных богослужебным уставом).

Примечание: При возведении в сан архимандрита одновременно возлагается митра.

### Право ношения второго наперсного креста с украшениями

Награждение производится указом Святейшего Патриарха не ранее чем через десять лет после награждения правом ношения митры. Продолжительность служения в сане пресвитера должна составлять не менее пятидесяти лет.

### Право ношения Патриаршего наперсного креста

Награждение производится в исключительных случаях во внимание к усердным трудам на благо Святой Церкви по инициативе и решению Святейшего Патриарха, независимо от продолжительности служения и предшествующих наград.

Правила ношения: клирик, удостоенный права ношения Патриаршего наперсного креста, может носить его вместе с крестом с украшениями. Клирики, награжденные правом ношения Патриаршего наперсного креста и рукоположенные в сан епископа, могут носить данный крест во время богослужений вместо креста с украшениями.

#### Возведение в сан протопресвитера

Награждение производится в исключительных случаях, во внимание к усердным трудам на благо Святой Церкви, по инициативе и решению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси, независимо от продолжительности служения и предшествующих наград.



протоиерей Владимир Воробьев, ректор Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, в митре

#### Библейские и церковные выражения

Продолжаем рассказывать о смысле широко распространенных библейских и церковных выражений.

#### «НЕТ И В ПОМИНЕ»

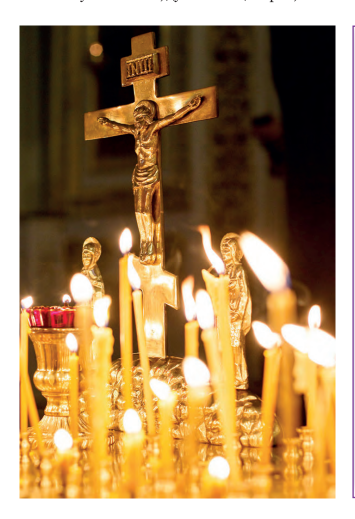
«Нет и в помине» – это значит, что кто-то или что-то полностью отсутствует, о ком-то или о чем-то уже давно никто не вспоминает.

Помин — это сокращенный вариант слова поминовение. Поминовением или помином называют обряд, который в память об умершем человеке совершают его близкие для того, чтобы улучшить посмертную участь своего близкого. Поминовение включает в себя молитвы за усопшего человека, посещение церкви и участие в Литургии, подачу записки о поминовении усопшего на Литургии, а также посещение могилы покойного, раздачу милостыни, поминальный обед. По традиции поминовение совершают на третий, девятый, сороковой дни после смерти человека, а также через полгода и год со дня смерти. Кроме того, человека принято поминать каждый год в день смерти.

Считается, что в течение трех дней с момента смерти душа человека находится рядом со своим земным телом, рядом с родственниками, и помин по истечении трех дней совершается для того, чтобы проводить душу человека на небеса. Поклонившись Богу на небесах, душа посещает рай, чтобы она

могла узреть, как живут праведники, заслужившие вечный покой и блаженство. На девятый день душа вновь должна предстать перед Богом. Своим поминовением в этот день мы ходатайствуем перед Господом за человека, чтобы он был причислен к святым и удостоен места в раю. После девятого дня душа оправляется в ад, где видит мучения душ тех, кто провел свою земную жизнь в грехе. На сороковой день душа снова предстает перед Богом и окончательно определяется, куда она попадет - в рай или в ад. Своим помином люди восхваляют человека, желая ему попасть в рай, своей молитвой просят Господа о милости. Поминая человека в годовщины его смерти, мы дарим душе успокоение - человек не забыт на земле, его помнят и любят. Если же о человеке не вспоминают даже в помине, то это означает, что либо о человеке все забыли, либо все, кто его знал, также уже отошли в мир иной.

> Использованы материалы сайтов www.azbyka.ru, bible.optina.ru, www.pedagogic.ru, www.pravoslavie.ru



### Родительские субботы Великого поста

Родительские субботы — дни особого поминовения усопших. В эти дни на Литургии читаются молитвы об умерших православных христианах, совершаются заупокойные богослужения. «Родительскими» субботы стали именоваться, потому что христиане молитвенно поминали в первую очередь своих почивших родителей. В эти дни в храме после Литургии совершают особую заупокойную службу — панихиду.

На протяжении всего Великого поста очень мало дней, когда возможно совершение полной Литургии, а значит, и главной церковной молитвы об усопших. Чтобы не лишать умерших молитвенного предстательства в этот период, Церковь установила три особых дня для молитвы о них. Вот на какие даты пришлись эти дни в 2018 г.:

- 2-я суббота Великого поста 3 марта;
- 3-я суббота Великого поста 10 марта;
- 4-я суббота Великого поста 17 марта.

#### Расписание Богослужений

| 2 марта<br>пятница           | Соборование.<br>Исповедь.                          | 16:00 |
|------------------------------|----------------------------------------------------|-------|
| 3 марта<br>суббота           | Родительская суббота.<br>Часы. Литургия. Панихида. | 6:00  |
| 9 марта<br>пятница           | Соборование.<br>Исповедь.                          | 16:00 |
| 10 марта<br>суббота          | Родительская суббота.<br>Часы. Литургия. Панихида. | 6:00  |
| 16 марта<br>пятница          | Соборование.<br>Исповедь.                          | 16:00 |
| 17 марта<br>суббота          | Родительская суббота.<br>Часы. Литургия. Панихида. | 6:00  |
| 21 марта<br>среда            | Мариино стояние.                                   | 16:00 |
| 23 марта<br>пятница          | Акафист Пресвятой<br>Богородице.<br>Исповедь.      | 16:00 |
| 24 марта<br>суббота          | <b>Суббота Акафиста.</b><br>Часы. Литургия.        | 6:00  |
| 31 марта<br>суббота          | Всенощное бдение.                                  | 16:00 |
| 1 апреля<br>вос-<br>кресенье | Вход Господень<br>в Иерусалим.<br>Часы. Литургия.  | 6:00  |

| Страстная неделя.                  |                                                                              |       |  |
|------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-------|--|
| 4 апреля<br>среда                  | Последняя исповедь<br>перед Пасхой.                                          | 16:00 |  |
| 5 апреля<br>четверг                | Великий Четверток.<br>Воспоминание Тайной<br>Вечери.<br>Вечерня с Литургией. | 6:00  |  |
| 5 апреля<br>четверг                | Чтение 12-ти Страстных<br>Евангелий.                                         | 16:00 |  |
| 6 апреля<br>пятница                | Вечернее богослужение.                                                       | 16:00 |  |
| 7 апреля<br>суббота                | Великая Суббота.  Благовещение Пресвятой Богородицы.  Часы. Литургия.        | 6:00  |  |
| Освящение куличей с 9:00 до 12:00. |                                                                              |       |  |
| 7 апреля<br>суббота                | Полунощница<br>Великой Субботы.<br>Крестный ход.                             | 23:00 |  |
| 8 апреля<br>вос-<br>кресенье       | Светлое Христово Воскресение. Пасха. Пасхальная утреня. Литургия.            | 00:00 |  |

# **Братья и сестры!** Исповедь в нашем храме совершается на вечернем богослужении накануне Литургии.

Храм открыт с понедельника по пятницу с 9 до 17 часов и в субботу с 10 до 13 часов.



# Как правильно проводить родительскую субботу?

Родительскими субботами называются дни особого поминовения усопших. Поминать — значит помнить, а помнить — значит молиться о родном человеке.

В молитве объединяются наше сердце и ум в обращении к Богу. Самое главное в этот день — сходить на службу в храм, помолиться, причаститься, подать записочки об усопших.

Существует традиция устраивать поминальный обед в памятный для умершего родственника день (например, в годовщину смерти). Целью такого обеда так же является молитвенное воспоминание о любимом человеке, отошедшем в иной мир. Обед – это наша благодарность всем собравшимся за молитву о его душе.

Поход в этот день на кладбище скорее желателен, чем обязателен. Сходить на кладбище и прибраться на месте погребения можно в любой день. Ни в коем случае не следует приносить собой еду и спиртное и устраивать на могиле подобие тризны.

Главный редактор: иерей Михаил Вокуев. Редакторы: Елена Архипцова, Александр Архипцов.

Верстка: Александр Архипцов.

Телефон храма: 8-985-072-45-82.

Наш адрес: 141551, Московская область, Солнечногорский район, пос. Голубое, ФГБУЗ «Центральная клиническая больница восстановительного лечения ФМБА России».

Наши страницы в интернете: hram-agapit.ru; vk.com/hramagapit; facebook.com/groups/hram.agapit. Просим не использовать издание в бытовых целях и не выбрасывать. Тираж 130 экз.